
Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS)                                     ISSN 2622-3740 (Online) 

Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062, DOI: https://doi.org/10.34007/jehss.v8i2.2932 
 

         http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com        1055 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

Pertimbangan Fungsional dalam Penentuan Lakon dan 
Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang 

 
Functional Considerations in Determining the Play and 

Decisions for the Performance of Malang Masked Wayang 
 

Robby Hidajat1), Wiflihani2) & Amir Razak3)  

1) Jurusan Seni dan Desain, Fakultas Sastra, Universitas Negeri Malang, Indonesia 
2) Program Studi Pendidikan Musik, Jurusan Sendratasik, Fakultas Bahasa dan Seni, 

Universitas Negeri Medan, Indonesia 
3) Jurusan Etnomusikologi, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta, 

Indonesia 
 

Diterima: 2025-10-30; Direview: 2025-10-30; Disetujui: 2025-11-26 
*Coresponding Email: robbyhidajat@um.ac.id 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis pertimbangan-pertimbangan 
fungsional yang mendasari keputusan masyarakat dalam menyelenggarakan pementasan Wayang 
Topeng Malang dengan memilih lakon tertentu. Mengingat tingginya biaya yang dibutuhkan untuk 
menggelar pertunjukan ini, proses pengambilan keputusan tersebut memiliki dampak signifikan 
terhadap masyarakat pendukungnya. Penelitian menggunakan metode fungsional dan data dikumpulkan 
melalui wawancara mendalam, observasi, dan kajian literatur (buku, artikel ilmiah, dan publikasi media 
massa). Analisis data dilakukan melalui tabulasi dan interpretasi berdasarkan kecenderungan fungsi 
penyelenggaraan pertunjukan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keputusan menggelar Wayang 
Topeng Malang dipengaruhi oleh tiga kategori pertimbangan utama: (1) Pertimbangan Tujuan 
Pementasan (misalnya untuk upacara adat atau hiburan), (2) Pertimbangan Kepentingan (baik 
individual maupun sosial), dan (3) Pertimbangan Pengharapan yang diinginkan dari pementasan 
tersebut. Temuan ini menegaskan bahwa penentuan lakon dan keputusan pementasan Wayang Topeng 
Malang merupakan fenomena yang didorong oleh fungsi sosial dan budaya yang jelas dalam kehidupan 
masyarakat Malang. 
Kata Kunci: Wayang Topeng Malang; Pertimbangan Keputusan; Fungsi Pertunjukan; Lakon. 

 
Abstract 

This study aims to identify and analyze the functional considerations underlying the community's decision 
to organize a Wayang Topeng Malang performance by selecting a particular play. Given the high costs 
associated with staging this performance, the decision-making process has a significant impact on the 
supporting community. The study uses a functional method, and data is collected through in-depth 
interviews, observations, and literature reviews (books, scientific articles, and mass media publications).  
Data analysis is carried out through tabulation and interpretation based on the tendency of the function to 
organize performance. The results of the study indicate that the decision to stage a Wayang Topeng Malang 
performance is influenced by three main categories of considerations: (1) Consideration of the Purpose of 
the Performance (for example, for traditional ceremonies or entertainment), (2) Consideration of Interests 
(both individual and social), and (3) Consideration of the Expectations desired from the performance. These 
findings confirm that the determination of the play and the decision to perform the Wayang Topeng Malang 
performance is a phenomenon driven by clear social and cultural functions in the lives of the Malang 
community. 
Keywords: Malang Masked Wayang; Decision Considerations; Performance Function; Play. 
 
How to Cite: Hidajat, R., Wiflihani, & Razak, A., (2025). Pertimbangan Fungsional dalam Penentuan Lakon dan 
Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang. Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS). 8 (2): 
1055-1062. 

 

http://u.lipi.go.id/1534136250
https://doi.org/10.34007/jehss.v8i2.2932


Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS)                                     ISSN 2622-3740 (Online) 

Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062, DOI: https://doi.org/10.34007/jehss.v8i2.2932 
 

         http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com        1056 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

PENDAHULUAN 
Pedalangan wayang dipandang sebagai pedoman tingkah laku bagi masyarakat Jawa karena 

ia merepresentasikan alam pikiran yang membentuk tata nilai budaya setempat. Wayang tidak 
sekadar kesenian pertunjukan, tetapi juga menjadi pranata simbolik yang memuat ajaran etika, 
moralitas, dan pandangan kosmologis Jawa. Lakon-lakon dalam pertunjukan wayang seringkali 
merefleksikan situasi dan kondisi sosial masyarakat, sehingga dapat berfungsi sebagai model 
sikap, perilaku, serta referensi normatif bagi individu dalam kehidupan sehari-hari. Harbono 
(2023), dalam studinya mengenai tindak tutur pada pakeliran Sukron Suwondo, menegaskan 
bahwa istilah lakon berasal dari kata laku, yakni peristiwa atau gambaran konkret kehidupan 
manusia sehari-hari. Dengan demikian, setiap lakon bukan hanya narasi dramatik, melainkan 
representasi pengalaman hidup yang dekat dengan keseharian masyarakat. 

Wayang juga dipahami sebagai sistem etika dan moral, serta sebagai model kosmologi yang 
menjelaskan tatanan alam semesta (Arifin, 2013). Kisah-kisah besar seperti Ramayana dan 
Mahabharata menjadi landasan bagi pengembangan nilai-nilai moral dan spiritual Jawa, sekaligus 
berfungsi sebagai rujukan untuk memahami hubungan manusia dengan alam, sesama, dan 
kekuatan adikodrati. Dalam mitologi Jawa, wayang merupakan refleksi eksistensial manusia yang 
menggambarkan tatanan internal dan eksternal kehidupan, termasuk konflik batin, relasi sosial, 
hingga hubungan manusia dengan dunia gaib (Nurgiyantoro, 2011). Oleh karena itu, tidak 
mengherankan apabila lakon wayang memiliki arti penting bagi masyarakat Jawa secara luas, 
termasuk masyarakat di Malang, Jawa Timur, yang kehidupannya kerap dikaitkan dengan pesan-
pesan filosofis pedalangan (Anggoro, 2018). 

Kajian Gronendael tentang wayang Jawa menunjukkan bahwa wayang merupakan 
pandangan dunia masyarakat Jawa yang terikat erat dengan ritus-ritus dan peristiwa penting 
dalam daur hidup (life cycle). Pertunjukan wayang sering dihadirkan pada momen-momen transisi 
seperti kelahiran, khitanan, perkawinan, hingga kematian karena dipercaya membawa pengaruh 
terhadap keselamatan dan keseimbangan hidup (Rianto, 2009). Konsep kehidupan masyarakat 
Jawa sendiri bergerak dalam suatu siklus berulang (cakra manggilingan), yakni keyakinan bahwa 
manusia akan mengalami kelahiran, kehidupan, kematian, dan kelahiran kembali sesuai hukum 
kosmis (Hasyim, 2021). Setiap fase dalam siklus tersebut dianggap sebagai peristiwa penting—
seperti kelahiran, tedhak siti, khitanan, perkawinan, hingga kematian—yang perlu dirayakan dan 
dijaga keseimbangannya (Zainal, 2014). 

Peristiwa-peristiwa penting dalam kehidupan masyarakat Jawa umumnya diperingati 
melalui penyelenggaraan ritual tertentu, salah satunya adalah pagelaran wayang kulit. Setiap fase 
kehidupan manusia dipahami memiliki hubungan erat dengan alam dan makhluk halus penjaga 
keseimbangan antara makrokosmos dan mikrokosmos. Oleh karena itu, masyarakat Jawa meyakini 
perlunya ritus-ritus tertentu untuk menjaga harmoni kosmis, seperti upacara ruwatan, bersih desa, 
atau ritus tolak balak lainnya (Rosiana, 2011). Pemilihan lakon dalam pertunjukan wayang pada 
konteks ritual tersebut tidak bersifat sembarangan, melainkan didasarkan pada keyakinan akan 
makna simbolik dan tuah yang dikandungnya. 

Jenis lakon yang dipilih biasanya memiliki pesan baik dan dianggap membawa keberkahan. 
Pada wayang purwa, misalnya, lakon-lakon seperti Samba Juwing, Abimanyu Kerem, Anoman 
Obong, Sembadra Larung, dan Dewa Ruci sering dihadirkan dalam konteks permohonan 
keselamatan atau harapan akan berlangsungnya fase kehidupan yang lebih baik. Lakon-lakon 
tersebut mengandung nilai moral, spiritual, dan simbolik yang diyakini relevan dengan kebutuhan 
individu maupun keluarga (Aziz & Ichwan, 2017). Dengan demikian, fungsi wayang tidak sebatas 
hiburan, tetapi juga sarana spiritual yang dipilih secara cermat berdasarkan kepentingan ritual. 

Sebaliknya, terdapat pula lakon yang dianggap tabu atau tidak layak dipentaskan pada 
peristiwa tertentu, terutama yang menampilkan konflik besar atau kematian tokoh protagonis. 
Magnis-Suseno, sebagaimana dikutip Salazar (2015), menjelaskan bahwa lakon-lakon Baratayuda 
Jayabinangun—yang menggambarkan perang besar antara Pandawa dan Kurawa—dianggap 
membahayakan apabila dipentaskan pada acara-acara yang bertujuan membawa keselamatan, 
seperti upacara pernikahan. Karena lakon tersebut mengisahkan tragedi dan kehancuran, 

http://u.lipi.go.id/1534136250
https://doi.org/10.34007/jehss.v8i2.2932


Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS)                                     ISSN2622-3740 (Online) 

Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062 

 

         http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com           1057 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

masyarakat Jawa menghindari pementasannya agar tidak mendatangkan sengkala atau pertanda 
buruk. Oleh sebab itu, lakon yang mengandung adegan kesadisan, pembunuhan, atau malapetaka 
yang menimpa tokoh-tokoh favorit lazimnya dihindari, karena ada kekhawatiran bahwa energi 
lakon dapat berimbas pada orang yang menyelenggarakan pagelaran. 

Kepercayaan masyarakat Jawa terhadap kekuatan magis (kasekten) yang dapat 
mempengaruhi kehidupan masih sangat kuat. Hal-hal yang dianggap angker atau tabu diyakini 
dapat mendatangkan balak (petaka), sehingga harus ditulak atau ditangkal melalui ritus dan 
pemilihan lakon yang tepat (Joyo, 2021). Para dalang desa sering menekankan pentingnya 
pertimbangan tempat, waktu, dan jenis lakon untuk memastikan bahwa pementasan tidak 
melanggar harmoni kosmis. Pemilihan lakon bahkan sering didasarkan pada pengalaman empirik 
para dalang, termasuk kejadian-kejadian buruk atau baik yang pernah mereka alami terkait 
pementasan lakon tertentu. Pada dasarnya, masyarakat Jawa meyakini bahwa lakon wayang 
memiliki tuah, dan memilih lakon yang bertuah baik akan membawa pengaruh baik bagi individu, 
keluarga, maupun komunitas. 

Kajian mengenai Wayang Topeng Malang telah banyak dilakukan oleh para peneliti 
sebelumnya, terutama yang menyoroti nilai, fungsi, dan pertimbangan budaya dalam pemilihan 
lakon. Hidayat (2015) menegaskan bahwa Wayang Topeng Malang merupakan sarana 
transformasi nilai lokal yang berfungsi sebagai media pendidikan karakter, di mana pemilihan 
lakon memiliki kaitan langsung dengan nilai moral yang ingin disampaikan kepada masyarakat. 
Dalam konteks perubahan sosial dan perkembangan teknologi, Hidajat (2015) menemukan bahwa 
pementasan Wayang Topeng Malang turut mengalami transformasi mengikuti dinamika 
masyarakat, termasuk penyesuaian lakon agar tetap relevan dengan kebutuhan dan selera lokal. 
Penelitian Hidajat lainnya (2015) mengenai karakter empat tokoh utama—Panji Asmarabangun, 
Galuh Candrakirana, Gunungsari, dan Klana Sewandana—menunjukkan bahwa tokoh-tokoh 
tersebut memiliki kedalaman simbolik yang memengaruhi alasan masyarakat atau dalang memilih 
lakon tertentu. Lebih jauh, Hidajat (2017) melalui studi tentang transformasi karakter Gunungsari 
menemukan bahwa perubahan bentuk penokohan dalam pertunjukan sering kali berkaitan 
dengan kebutuhan spiritual, estetika, serta harapan akan perlindungan simbolis, yang menjadi 
pertimbangan penting dalam pemilihan lakon oleh masyarakat. Sementara itu, penelitian 
mengenai struktur simbolik Tari Topeng Patih menunjukkan bahwa unsur gerak, ritus, dan 
simbolisme dalam Wayang Topeng Malang dipahami oleh masyarakat sebagai representasi nilai 
sosial dan kepercayaan kosmologis yang turut menentukan pemilihan lakon sesuai konteks acara 
(Rahmawati, 2014). Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa pemilihan lakon Wayang 
Topeng Malang tidak berdiri sendiri, tetapi dipengaruhi oleh nilai budaya, kedalaman simbolik 
tokoh, kebutuhan spiritual, serta dinamika sosial masyarakat Malang. 

Berdasarkan kajian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan 
menganalisis pertimbangan-pertimbangan fungsional yang mendasari keputusan masyarakat 
dalam menyelenggarakan pementasan Wayang Topeng Malang dengan memilih lakon tertentu. 

 
METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, yaitu pendekatan yang 
bertujuan menggambarkan fenomena secara mendalam melalui penggalian makna, tindakan, dan 
pengalaman partisipan dalam konteks sosial dan budaya tertentu. Pendekatan ini sesuai dengan 
pandangan Creswell (2018) bahwa penelitian kualitatif diarahkan untuk memahami makna yang 
dikonstruksi individu terhadap suatu fenomena sosial. Dalam penelitian ini, pendekatan deskriptif 
dipadukan dengan kerangka teori fungsional, yang memandang kebudayaan sebagai sistem yang 
unsur-unsurnya memiliki fungsi sosial bagi masyarakat (Malinowski, 1944; Radcliffe-Brown, 
1952). Dengan demikian, pemilihan lakon dalam Wayang Topeng Malang dianalisis sebagai bagian 
dari struktur sosial-budaya yang memenuhi kebutuhan masyarakat. 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik: wawancara mendalam, observasi 
partisipatif, dan kajian dokumen. Wawancara mendalam (in-depth interview) dilakukan kepada 
narasumber kunci yang dianggap memiliki kompetensi dan pengalaman luas terkait Wayang 

http://u.lipi.go.id/1534136250


Robby Hidajat, Wiflihani, Amir Razak, & Muhammad Fabian Arrizqi. ertimbangan Fungsional Dalam 
Penentuan Lakon dan Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang 

          http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com           1058 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

Topeng Malang. Teknik perekrutan narasumber menggunakan metode snowball sampling, yaitu 
teknik pemilihan informan berdasarkan rekomendasi dari informan sebelumnya dan terus 
berkembang seperti bola salju hingga diperoleh data yang memadai (Chony & Almanshur, 2012; 
Noy, 2008). Narasumber yang diwawancarai meliputi: 
1. M. Soleh Adipramono (73), dalang Wayang Topeng dari Tumpang, Malang; 
2. Suryo Wido Minarto (67), penari dan koreografer Wayang Topeng; 
3. Soeroso (54), pimpinan Wayang Topeng Asmarabangun, Desa Pakisaji, Malang; 
4. Marsam Hidajat (63), pemusik tradisional; 
5. Mulyono (36), petani Desa Mbesar Tumpang yang menyelenggarakan pertunjukan Wayang 

Topeng untuk keperluan ruwatan putrinya. 
Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur agar peneliti dapat menggali pengalaman, 

persepsi, dan pertimbangan fungsional terkait penyelenggaraan Wayang Topeng. 
Observasi partisipatif dilakukan pada pertunjukan Wayang Topeng yang digelar setiap hari 

Senin Legi di Desa Kedungmonggo, Pakisaji, Kabupaten Malang. Observasi partisipatif digunakan 
untuk menangkap dinamika pertunjukan, pola pemilihan lakon, interaksi antar pelaku seni dan 
masyarakat, serta konteks ritus sosial yang mengiringi pementasan (Spradley, 2016). 

Kajian dokumen dilakukan terhadap berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel ilmiah, 
rekaman pertunjukan, laporan penelitian, dan publikasi media massa. Kajian dokumen penting 
untuk melengkapi data lapangan serta memperkuat interpretasi peneliti melalui triangulasi 
sumber (Bowen, 2009). 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap: tabulasi data, reduksi data, dan interpretasi 
tematik. Tabulasi digunakan untuk mengorganisir data dari wawancara, observasi, dan dokumen 
ke dalam kategori tematik yang berkaitan dengan fungsi sosial-ritual Wayang Topeng. Selanjutnya, 
data dianalisis melalui proses interpretasi untuk mengidentifikasi kecenderungan fungsi 
penyelenggaraan pementasan Wayang Topeng, terutama terkait pertimbangan dalam pemilihan 
lakon (Miles et al., 2014). Analisis ini memungkinkan peneliti memahami hubungan antara lakon 
yang dipilih dengan kebutuhan sosial, ritual, dan simbolik dalam masyarakat Malang. 
 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Klasifikasi Lakon Wayang Topeng 

Wayang topeng merupakan seni pertunjukan tradisional yang menampilkan penari 
menggunakan topeng sesuai karakter dalam lakon yang dibawakan. Hingga saat ini, kelompok 
wayang topeng yang masih aktif terdapat di tiga daerah utama, yaitu Kedungmonggo di Kecamatan 
Pakisaji, Tumpang di Kecamatan Tumpang, dan Jabung di Kecamatan Jabung, Kabupaten Malang, 
Jawa Timur (Irawanto, 2013). Istilah lakon sendiri memiliki pengertian yang luas dan tidak hanya 
dikenal di Indonesia. Di beberapa negara Asia Tenggara, istilah ini juga digunakan untuk genre 
pertunjukan tertentu, seperti lakon nai, lakon nok, lakon nang nai, lakon jatri, dan lakon 
dukdamban di Thailand, serta lakon kawi atau lakon bassac di Kamboja (Hidajat et al., 2021). Dalam 
wayang topeng Malang, lakon pada awalnya bersumber dari tradisi pedalangan Gedhog 
(Wiratama, 2020), yang mengacu pada struktur lakon berbasis tokoh protagonis seperti Panji 
Asmarabangun dan Gunungsari, serta tokoh antagonis seperti Klana Sewandana. Klasifikasi ini 
merujuk pada penggolongan lakon yang telah diteliti sejak tahun 2004 (Hidajat, 2015). 

Dalam tradisi pewayangan Jawa Timur, terutama pada wayang topeng, lakon dapat dipahami 
sebagai alur cerita (lakone ya apa), judul cerita (lakone apa), maupun tokoh utama yang 
ditampilkan, seperti Panji, Sekartaji, Klana Sewandana, atau Brajanata (lakone sapa) (Kuwato & 
Sudarsono, 2017). Pemilihan lakon selalu berkaitan dengan fungsi sosial dan kebutuhan 
penanggap. Pramono (wawancara, 2023) menjelaskan bahwa lakon wayang berakar dari kata 
laku, yang berarti perjalanan atau rangkaian peristiwa, sehingga lakon dalam pertunjukan wayang 
merupakan perjalanan cerita yang sangat dipengaruhi oleh tokoh-tokoh yang diinginkan 
penanggap untuk ditampilkan. Minarto (wawancara, 2023) menambahkan bahwa struktur lakon 
wayang topeng tersusun dari rangkaian adegan yang membangun konflik, permasalahan, dan 
penyelesaian dari jejer, grebeg, hingga panggih, yang secara linear membentuk sistem dramatik 



Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS)                                     ISSN2622-3740 (Online) 

Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062 

 

         http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com           1059 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

dalam pertunjukan. Pemilihan lakon pun tidak terlepas dari tujuan tertentu, sebagaimana 
dilakukan Mulyono, seorang petani dari Desa Jabung, yang memilih lakon Murwakala sebagai 
sarana ruwatan bagi putrinya dengan meminta Moch. Soleh Adipramono sebagai dalang yang 
memimpin ritus tersebut. 
 
Tema Lakon Wayang Toeng dan Peristiwa Sosial  

Pertunjukan wayang topeng di Malang selalu merujuk pada tema lakon yang memiliki 
keterkaitan erat dengan peristiwa sosial masyarakat, baik yang berkaitan dengan kebutuhan ritual 
pribadi maupun sosial. Lakon wayang topeng dipandang memiliki hubungan mendalam dengan 
kehidupan manusia, karena menggambarkan laku atau perjalanan hidup, sehingga pedalangan 
wayang topeng berpengaruh pada cara masyarakat memahami realitas sosial mereka (Marsam, 
wawancara, 2023). Menurut M. Soleh Adi Pramono, dimensi sosial dalam wayang topeng 
tercermin melalui hubungan antara pertunjukan dan peristiwa kehidupan, termasuk kebutuhan 
akan “imunitas sosial,” misalnya sebagai bentuk tolak balak dalam menjaga keseimbangan hidup 
masyarakat (Pramono, wawancara, 2023). 

Hidajat (2005) dalam penelitiannya Struktur, Simbol, dan Makna Wayang Topeng Malang 
menegaskan bahwa pertunjukan wayang topeng memiliki makna yang berkaitan erat dengan 
mereka yang menyelenggarakannya. Permohonan yang dilakukan para penanggap wayang topeng 
sejalan dengan fungsi pertunjukan wayang secara umum, yakni sebagai sarana ritual untuk 
mengungkapkan keyakinan spiritual masyarakat. Oleh sebab itu, tidak jarang pertunjukan 
dihubungkan dengan unsur magis dalam pelaksanaannya, terutama ketika terkait dengan ritual 
ruwatan. Dalam kajian Hidajat (2016) berjudul The Character Adaptation of Masked Puppet Figures 
in Ruwatan Ritual, dijelaskan bahwa seorang dalang ruwatan harus memiliki kemampuan spiritual 
dan supranatural serta legitimasi sosial tertentu untuk dapat melaksanakan ritual tersebut. 

Aspek sosio-religius dari lakon wayang topeng terlihat jelas dalam pementasan yang 
diperuntukkan bagi kepentingan nandhar atau ruwatan. Pertunjukan ini dipahami sebagai upaya 
menghindari malapetaka, sehingga wayang topeng dengan lakon tertentu berfungsi sebagai 
bentuk imunitas sosial (Khusna, 2022). Selain fungsi ritual, wayang topeng juga memiliki fungsi 
hiburan yang bernilai sosial. Pertunjukan sering kali digelar untuk menghibur sanak saudara, 
tetangga, atau masyarakat dalam suatu perhelatan agar tercipta suasana kebersamaan. Penonton 
yang hadir ikut menambah daya tarik pertunjukan, sehingga pemilihan dalang dalam konteks ini 
juga dipertimbangkan berdasarkan kebutuhan hiburan (Hidajat, 2009). 

Pemilihan lakon berdasarkan pertimbangan peristiwa sosial-budaya dapat ditelusuri 
melalui tema-tema lakon wayang topeng yang ditampilkan. Peristiwa yang ditujukan untuk 
kepentingan personal biasanya berorientasi pada tujuan inti perhelatan, sedangkan peristiwa 
yang bersifat kolektif mempertimbangkan kebutuhan masyarakat luas. Dengan demikian, 
keputusan pemilihan lakon wayang topeng pada dasarnya didasarkan pada dua jenis kepentingan 
utama, yaitu (1) fungsi ritual dan (2) fungsi hiburan. 
1. Fungsi Ritual  

Ritual merupakan serangkaian tindakan atau upacara yang dilakukan secara berulang dan 
bersifat siklus, biasanya diselenggarakan dalam konteks keagamaan, budaya, atau adat tertentu. 
Ritual memiliki unsur-unsur seperti kata-kata, gerakan, musik, tata ruang, objek, waktu, dan 
tindakan peserta ritual yang diyakini memiliki kekuatan magis (Soedarsono, 1997). Dalam konteks 
masyarakat Jawa, penyelenggaraan wayang topeng sering kali dilakukan atas dasar kepentingan 
ritual karena sifatnya yang simbolik serta memiliki makna mendalam baik bagi individu maupun 
komunitas. 

Salah satu contoh adalah ritual ruwatan yang dilakukan oleh Mulyono, warga Desa Mbesar, 
Tumpang, Kabupaten Malang. Sebagai seorang pedagang bakso, Mulyono menabung selama 
sekitar sepuluh tahun untuk melaksanakan ruwatan bagi putri tunggalnya (ontang-anting). Dalam 
tradisi Jawa, anak tunggal dianggap berada dalam posisi rawan secara spiritual sehingga 
diperlukan upacara ruwatan, terutama menjelang pernikahan. Untuk itu, ia meminta 
pertimbangan kepada Moch. Soleh Adi Pramono, seorang dalang tradisional yang juga dikenal 

http://u.lipi.go.id/1534136250


Robby Hidajat, Wiflihani, Amir Razak, & Muhammad Fabian Arrizqi. ertimbangan Fungsional Dalam 
Penentuan Lakon dan Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang 

          http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com           1060 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

sebagai dalang ruwatan dan merupakan keturunan dalang yang sudah terkenal sejak tahun 1940-
an (Pramono, wawancara, 2023). Lakon yang dipergunakan dalam ruwatan adalah lakon 
Murwakala, yang menjadi lakon baku dalam tradisi ruwatan Jawa (Hidayat, 2019). 

Berbeda dengan Mulyono, Tajab—seorang petani dan seniman karawitan dari Desa 
Jabung—menyelenggarakan wayang topeng sebagai pemenuhan nadhar (kaul) yang pernah ia 
ucapkan. Ketika putrinya sakit dan tidak kunjung sembuh melalui upaya medis, ia berjanji bahwa 
apabila putrinya sembuh, maka saat pernikahannya kelak akan digelar pertunjukan wayang 
topeng. Sejak saat itu, Tajab tidak hanya menabung tetapi juga menjalin hubungan sosial dengan 
para seniman karawitan dan wayang topeng di desanya. Ketika waktu pernikahan tiba, ia 
menanggap lakon Gunungsari Kembar, sebuah lakon yang dipilih berdasarkan janji yang pernah ia 
ucapkan. 

Contoh lain adalah ritual yang dilakukan oleh Suroso, seorang penari dan keturunan seniman 
wayang topeng dari Desa Kedungmonggo, Pakisaji. Pada peringatan 1000 hari wafatnya kakeknya, 
Karimoen—tokoh legendaris pendiri wayang topeng Kedungmonggo—Suroso menggelar 
pertunjukan sebagai bagian dari ritual kirim donga (mengirim doa). Meski tidak ada kewajiban 
adat yang harus diikuti, ritual tersebut memiliki akar kesejarahan yang merujuk pada tradisi 
Sradha pada masa Majapahit. Pada era Raja Hayam Wuruk, ritual Sradha bahkan disertai 
penyelenggaraan pertunjukan topeng untuk mendoakan kesempurnaan roh Sri Rajapatni, nenek 
Hayam Wuruk (Parmajaya, 2020). Dengan demikian, penyelenggaraan wayang topeng dalam 
konteks ritual memiliki dasar historis, fungsional, dan spiritual yang kuat dalam masyarakat Jawa. 
1. Fungsi Hiburan 

Selain berfungsi dalam konteks ritual, pertunjukan wayang topeng juga memiliki fungsi 
hiburan sebagaimana bentuk seni pertunjukan lainnya. Pada tahun 1940-an, ketika pilihan 
hiburan di wilayah Malang masih terbatas, masyarakat desa yang memiliki kemampuan ekonomi 
biasanya memilih menggelar pertunjukan wayang kulit purwa dengan mengundang dalang 
terkenal. Pertunjukan tersebut sering dilaksanakan semalam suntuk, dengan memilih lakon-lakon 
yang bersifat menghibur seperti Hanoman Duta yang menampilkan kepahlawanan Hanoman saat 
diutus ke Alengka menyampaikan tanda kesetiaan Rama, atau Petruk Dadi Ratu, kisah Petruk—
putra Semar—yang memperoleh kesaktian untuk berubah menjadi raja yang menghadirkan tawa 
dan kegembiraan bagi penonton (Soedarsono, 1997). 

Sementara itu, masyarakat yang memiliki keterbatasan biaya cenderung memilih menggelar 
wayang topeng. Dalam konteks ini, penanggap hanya menanggung biaya transportasi seniman dan 
menyediakan konsumsi selama pertunjukan berlangsung. Lakon yang dipilih juga bersifat 
menghibur, seperti Lembu Gumarang, yaitu kisah dua bersaudara yang saling mencintai namun 
dikutuk ayahnya, Begawan Malangdewa, sehingga berubah menjadi seekor lembu dan seekor lalat 
hijau (Hidajat, 2009). 

Wayang topeng juga digelar dalam konteks hiburan yang sarat pengharapan, misalnya untuk 
menandai pernikahan. Dalam acara pernikahan, lakon yang dipilih biasanya Rabine Panji atau 
Rabine Gunungsari, yang sama-sama menggambarkan perjuangan seorang satria dalam 
mendapatkan kekasih hatinya dan mengalahkan para pesaing dari berbagai negeri. Sementara itu, 
dalam konteks khitanan, lakon yang dipilih mengandung pesan perjuangan melawan kejahatan, 
seperti Panji Laras. Lakon ini mengisahkan Panji Laras—putra Panji Asmarabangun dan Dewi 
Sekartaji—yang terlibat konflik akibat tipu muslihat Totok Kerot, seorang raksasa yang menyamar 
menjadi Sekartaji dan kemudian memiliki putra bernama Gurowongso. Konflik memuncak ketika 
Panji Laras dan Gurowongso berperang, hingga akhirnya Panji Laras menang dan Totok Kerot 
berhasil diusir dari istana Jenggala (Rahayuningtyas, 2022). 

Dalam konteks hiburan kolektif, pertunjukan wayang topeng sering digelar oleh masyarakat 
desa untuk memperingati Hari Kemerdekaan Republik Indonesia setiap 17 Agustus. Lakon yang 
dipilih biasanya bertema pembangunan negara, seperti Jenggala Mbangun Candi atau Umbul-
Umbul Mojopuro, yang menekankan kebijaksanaan para pemimpin dalam membangun 
infrastruktur demi kesejahteraan masyarakat (Hidajat, 2009). Dengan demikian, fungsi hiburan 



Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS)                                     ISSN2622-3740 (Online) 

Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062 

 

         http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com           1061 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

dalam pertunjukan wayang topeng tidak hanya berkaitan dengan kesenangan estetis, tetapi juga 
dengan nilai sosial, harapan, dan simbolisme budaya yang hidup dalam masyarakat. 

 
SIMPULAN  

Lakon Wayang Topeng dalam dengan peristiwa sosial masyarakat yang dirayakan 
menunjukan fungsi tertentu. Sehingga keyakinan masyarakat terhadap lakon wayang bagi 
keberlangsungan hidup menjadi sangat signifikan, yaitu (1) pemilihan lakon berdasarkan tujuan 
Ritual; peristiwa yang dirayakan yang sesuai dengan peristiwa yang dirayakan, seperti untuk 
kebutuhan ritual  ruwatan, nadhar, kirim dongo, atau  bersih desa, dan (2) memilihan lakon 
bersadarkan untuk kepentingan hiburan, seperti pernihakan, khidantan, atau perayaan yang 
dilakukan desa dalam rangka memeriahkan peringatan hari ulang tahun kemerdekaan Republik 
Indonesia. Tema lakon Wayang Topeng Malang dipercaya untuk menghibur masyarakat, sehingga 
dapat mengukuhkan hubungan sosial dan menjalin kekerabatan. Tema-tema wayang topeng yang 
digelar dengan harapan dapat mendatangkan magi keberuntungan, mengeratkan hubungan 
kekeratan, dan mengharapkan anugerah, keselarasan, dan ketenteraman masyarakat.   
 
DAFTAR PUSTAKA  
Anggoro, B. (2018). Wayang dan seni pertunjukan: Kajian sejarah perkembangan seni wayang di Tanah Jawa 

sebagai seni pertunjukan dan dakwah. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 2(2), 122. 
Anggoro, T. (2018). Wayang dan kehidupan masyarakat Jawa Timur. Universitas Negeri Malang Press. 
Arifin, F. (2013). Wayang kulit sebagai media pendidikan budi pekerti. Jantra. 
Arifin, M. (2013). Etika dan kosmologi Jawa dalam seni wayang. Pustaka Kencana. 
Aziz, & Ichwan, M. (2017). Lakon Wayang Kulit Purwa “Dewa Ruci” sebagai sumber penciptaan karya seni 

batik lukis (Skripsi, Fakultas Ilmu Keolahragaan, Universitas Negeri Malang). 
Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal, 9(2), 

27–40. 
Chony, M. D., & Almanshur, F. (2012). Metodologi penelitian: Pedoman praktis untuk peneliti pemula. 

Airlangga University Press. 
Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches (4th ed.). 

Sage. 
Harbono. (2023). Tindak tutur dalam studi kasus pakeliran Wayang Kulit Purwa Sukron Suwondo. Jurnal 

Bahasa dan Budaya, 15(2), 112–125. 
Hasyim, M. (2021). Filsafat hidup orang Jawa: Cakra manggilingan dan pandangan kosmis. Citra Wacana. 
Hidajat, R. (2005). Struktur, simbol, dan makna Wayang Topeng Malang. Bahasa dan Seni, 33(2), 270–280. 
Hidajat, R. (2009). Kontinuitas dan dis-kontinuitas seni pertunjukan Wayang Topeng di Malang. Gelar: Jurnal 

Seni Budaya, 7(1). 
Hidajat, R. (2015). Karakteristik empat tokoh dalam Wayang Topeng Malang. Joged: Jurnal Seni Tari, 3(2), 

101–112. 
Hidajat, R. (2015). The symbolic meaning of the role of the Wayang Topeng in Malang, East Java, Indonesia. 

IMPACT: International Journal of Research in Humanities, Arts and Literature, 3(8), 21–28. 
Hidajat, R. (2015). Wayang Topeng Malang dalam perubahan kebudayaan. Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan 

Seni, 13(2), 67–78. 
Hidajat, R. (2016). The character adaptation of masked puppet figures in ruwatan ritual. Harmonia: Journal 

of Arts Research and Education. 
Hidajat, R. (2017). Transformasi karakter tokoh Gunungsari pada Wayang Topeng Malang. GÊTER: Jurnal 

Seni Drama, Tari, dan Musik, 20(1), 55–66. 
Hidajat, R., Pujiyanto, Hartono, & Hasyimy, M. A. (2021). Aesthetical transformation on Ramayana stories of 

Indonesia–Thailand versions. In Proceedings of the 5th International Conference on Arts, Language, 
and Culture (ICALC 2020) (Vol. 534, pp. 177–184). 

Hidayat, R. (2015). Transformasi nilai lokal dalam Wayang Topeng Malang sebagai sumber pendidikan 
karakter. Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni, 13(1), 34–45. 

Hidayat, R. (2019). Transformasi nilai lokal yang diekspresikan Wayang Topeng Malang sebagai sumber 
pendidikan karakter. Imaji. 

Irawanto, R. (2013). Representasi estetika Jawa dalam struktur ragam hias Tari Topeng Malangan. ATRAT: 
Jurnal Seni Rupa, 1(3), 279–289. 

http://u.lipi.go.id/1534136250


Robby Hidajat, Wiflihani, Amir Razak, & Muhammad Fabian Arrizqi. ertimbangan Fungsional Dalam 
Penentuan Lakon dan Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang 

          http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss                      mahesainstitut@gmail.com           1062 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 

Joyo, P. R. (2021). Kisah kesetiaan Bhisma pada Hastinapura: Fenomena pergeseran etika deontologi menuju 
teleologi. Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan Budaya Hindu, 12(2), 1–26. 

Joyo, S. (2021). Tuah lakon dan kepercayaan masyarakat Jawa terhadap pertunjukan wayang. Narasi Press. 
Khusna, H. Y. A. (2022). Tradisi tolak balak pandemi Corona di Desa Pojok Kabupaten Blitar. Jurnal Impresi 

Indonesia, 1(7), 717–725. 
Kuwato, Sunardi, & Sudarsono. (2017). Proses kreasi pertunjukan Wayang Perjuangan lakon Gerilya 

Jenderal Soedirman. 103.104.177.185, 2(1), 187–198. 
Malinowski, B. (1944). A scientific theory of culture and other essays. University of North Carolina Press. 
Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd ed.). 

Sage. 
Noy, C. (2008). Sampling knowledge: The hermeneutics of snowball sampling in qualitative research. 

International Journal of Social Research Methodology, 11(4), 327–344. 
Nurgiyantoro, B. (2011). Wayang dan pengembangan karakter bangsa. Jurnal Pendidikan Karakter. 
Nurgiyantoro, B. (2011). Wayang sebagai refleksi eksistensial manusia Jawa. Gadjah Mada University Press. 
Okti, R. (2011). Struktur dramatik wayang dalam lakon “Gathotkaca Wisuda” oleh Ki Mantep Soedarsono  

(Skripsi). 
Parmajaya, I. P. G. (2020). Seni sakral dan sekuler: Suatu problema dalam kehidupan sosial religius 

(Perspektif yadnya umat Hindu di Bali). Kamaya: Jurnal Ilmu Agama, 3(1), 59–76. 
Radcliffe-Brown, A. R. (1952). Structure and function in primitive society. The Free Press. 
Rahayuningtyas, W. (2022). The presentation structure of “Lahire Naga Tahun” in Wayang Topeng Malang 

theatrical dance. Bahasa dan Seni: Jurnal Bahasa, Sastra, Seni, dan Pengajarannya, 50(1), 87–99. 
Rahmawati, S. (2014). Struktur simbolik Tari Topeng Patih dalam Wayang Topeng Malang (Skripsi, 

Universitas Negeri Semarang). 
Rianto, A. (2009). Wayang dan ritus kehidupan masyarakat Jawa. Jurnal Antropologi Indonesia, 30(1), 45–58. 
Rianto, J. (2009). Interaksi seni pertunjukan wayang dan politik. Gelar: Jurnal Seni Budaya, 7(1), 1–14. 
Rosiana, O. (2011). Ritual ruwatan dalam tradisi Jawa: Makna dan praktiknya di masyarakat. Jurnal 

Kebudayaan Nusantara, 5(2), 77–89. 
Salazar, D. (2015). Tragedy, taboo, and cosmic order in Javanese wayang: An analysis of Baratayuda 

narratives. Journal of Southeast Asian Performance Studies, 12(1), 34–49. 
Salazar, M. (2015). Dialog, kritik, mission: Franz Magnis-Suseno, ein indonesischer Jesuit aus Deutschland. 

Archipel, 10(89), 209–211. 
Soedarsono, R. M. (1997). Wayang Wong: Dramatari ritual kenegaraan di Keraton Yogyakarta. Gadjah Mada 

University Press. 
Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press. 
Wiratama, R. (2020). Cerita Panji sebagai repertoar lakon Wayang Gãdhog gaya Surakarta: Telaah struktur 

teks, makna, dan kaitannya dengan pertunjukan. Jurnal Kajian Seni, 5(2), 129–149. 
Zainal, A. (2014). Sakral dan profan dalam ritual. Al-Izzah, 9(1), 61–71. 


