Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) ISSN 2622-3740 (Online)
Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062, DOI: hitps://doi.ora/10.34007/jehss.v8i2.2932

Pertimbangan Fungsional dalam Penentuan Lakon dan
Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang

Functional Considerations in Determining the Play and
Decisions for the Performance of Malang Masked Wayang

Robby Hidajat1), Wiflihani?) & Amir Razak3)
1) Jurusan Seni dan Desain, Fakultas Sastra, Universitas Negeri Malang, Indonesia
2) Program Studi Pendidikan Musik, Jurusan Sendratasik, Fakultas Bahasa dan Seni,
Universitas Negeri Medan, Indonesia
3) Jurusan Etnomusikologi, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta,
Indonesia

Diterima: 2025-10-30; Direview: 2025-10-30; Disetujui: 2025-11-26
*Coresponding Email: robbyhidajat@um.ac.id

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan menganalisis pertimbangan-pertimbangan
fungsional yang mendasari keputusan masyarakat dalam menyelenggarakan pementasan Wayang
Topeng Malang dengan memilih lakon tertentu. Mengingat tingginya biaya yang dibutuhkan untuk
menggelar pertunjukan ini, proses pengambilan keputusan tersebut memiliki dampak signifikan
terhadap masyarakat pendukungnya. Penelitian menggunakan metode fungsional dan data dikumpulkan
melalui wawancara mendalam, observasi, dan kajian literatur (buku, artikel ilmiah, dan publikasi media
massa). Analisis data dilakukan melalui tabulasi dan interpretasi berdasarkan kecenderungan fungsi
penyelenggaraan pertunjukan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa keputusan menggelar Wayang
Topeng Malang dipengaruhi oleh tiga kategori pertimbangan utama: (1) Pertimbangan Tujuan
Pementasan (misalnya untuk upacara adat atau hiburan), (2) Pertimbangan Kepentingan (baik
individual maupun sosial), dan (3) Pertimbangan Pengharapan yang diinginkan dari pementasan
tersebut. Temuan ini menegaskan bahwa penentuan lakon dan keputusan pementasan Wayang Topeng
Malang merupakan fenomena yang didorong oleh fungsi sosial dan budaya yang jelas dalam kehidupan
masyarakat Malang.

Kata Kunci: Wayang Topeng Malang; Pertimbangan Keputusan; Fungsi Pertunjukan; Lakon.

Abstract

This study aims to identify and analyze the functional considerations underlying the community's decision
to organize a Wayang Topeng Malang performance by selecting a particular play. Given the high costs
associated with staging this performance, the decision-making process has a significant impact on the
supporting community. The study uses a functional method, and data is collected through in-depth
interviews, observations, and literature reviews (books, scientific articles, and mass media publications).
Data analysis is carried out through tabulation and interpretation based on the tendency of the function to
organize performance. The results of the study indicate that the decision to stage a Wayang Topeng Malang
performance is influenced by three main categories of considerations: (1) Consideration of the Purpose of
the Performance (for example, for traditional ceremonies or entertainment), (2) Consideration of Interests
(both individual and social), and (3) Consideration of the Expectations desired from the performance. These
findings confirm that the determination of the play and the decision to perform the Wayang Topeng Malang
performance is a phenomenon driven by clear social and cultural functions in the lives of the Malang
community.

Keywords: Malang Masked Wayang; Decision Considerations; Performance Function; Play.

How to Cite: Hidajat, R.,, Wiflihani, & Razak, A, (2025). Pertimbangan Fungsional dalam Penentuan Lakon dan
Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang. Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS). 8 (2):
1055-1062.

@ http://mahesainstitute.web.id/ojs2/index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1055

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0


http://u.lipi.go.id/1534136250
https://doi.org/10.34007/jehss.v8i2.2932

Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) ISSN 2622-3740 (Online)
Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062, DOI: hitps://doi.ora/10.34007/jehss.v8i2.2932

PENDAHULUAN

Pedalangan wayang dipandang sebagai pedoman tingkah laku bagi masyarakat Jawa karena
ia merepresentasikan alam pikiran yang membentuk tata nilai budaya setempat. Wayang tidak
sekadar kesenian pertunjukan, tetapi juga menjadi pranata simbolik yang memuat ajaran etika,
moralitas, dan pandangan kosmologis Jawa. Lakon-lakon dalam pertunjukan wayang seringkali
merefleksikan situasi dan kondisi sosial masyarakat, sehingga dapat berfungsi sebagai model
sikap, perilaku, serta referensi normatif bagi individu dalam kehidupan sehari-hari. Harbono
(2023), dalam studinya mengenai tindak tutur pada pakeliran Sukron Suwondo, menegaskan
bahwa istilah lakon berasal dari kata laku, yakni peristiwa atau gambaran konkret kehidupan
manusia sehari-hari. Dengan demikian, setiap lakon bukan hanya narasi dramatik, melainkan
representasi pengalaman hidup yang dekat dengan keseharian masyarakat.

Wayang juga dipahami sebagai sistem etika dan moral, serta sebagai model kosmologi yang
menjelaskan tatanan alam semesta (Arifin, 2013). Kisah-kisah besar seperti Ramayana dan
Mahabharata menjadi landasan bagi pengembangan nilai-nilai moral dan spiritual Jawa, sekaligus
berfungsi sebagai rujukan untuk memahami hubungan manusia dengan alam, sesama, dan
kekuatan adikodrati. Dalam mitologi Jawa, wayang merupakan refleksi eksistensial manusia yang
menggambarkan tatanan internal dan eksternal kehidupan, termasuk konflik batin, relasi sosial,
hingga hubungan manusia dengan dunia gaib (Nurgiyantoro, 2011). Oleh karena itu, tidak
mengherankan apabila lakon wayang memiliki arti penting bagi masyarakat Jawa secara luas,
termasuk masyarakat di Malang, Jawa Timur, yang kehidupannya kerap dikaitkan dengan pesan-
pesan filosofis pedalangan (Anggoro, 2018).

Kajian Gronendael tentang wayang Jawa menunjukkan bahwa wayang merupakan
pandangan dunia masyarakat Jawa yang terikat erat dengan ritus-ritus dan peristiwa penting
dalam daur hidup (life cycle). Pertunjukan wayang sering dihadirkan pada momen-momen transisi
seperti kelahiran, khitanan, perkawinan, hingga kematian karena dipercaya membawa pengaruh
terhadap keselamatan dan keseimbangan hidup (Rianto, 2009). Konsep kehidupan masyarakat
Jawa sendiri bergerak dalam suatu siklus berulang (cakra manggilingan), yakni keyakinan bahwa
manusia akan mengalami kelahiran, kehidupan, kematian, dan kelahiran kembali sesuai hukum
kosmis (Hasyim, 2021). Setiap fase dalam siklus tersebut dianggap sebagai peristiwa penting—
seperti kelahiran, tedhak siti, khitanan, perkawinan, hingga kematian—yang perlu dirayakan dan
dijaga keseimbangannya (Zainal, 2014).

Peristiwa-peristiwa penting dalam kehidupan masyarakat Jawa umumnya diperingati
melalui penyelenggaraan ritual tertentu, salah satunya adalah pagelaran wayang kulit. Setiap fase
kehidupan manusia dipahami memiliki hubungan erat dengan alam dan makhluk halus penjaga
keseimbangan antara makrokosmos dan mikrokosmos. Oleh karena itu, masyarakat Jawa meyakini
perlunya ritus-ritus tertentu untuk menjaga harmoni kosmis, seperti upacara ruwatan, bersih desa,
atau ritus tolak balak lainnya (Rosiana, 2011). Pemilihan lakon dalam pertunjukan wayang pada
konteks ritual tersebut tidak bersifat sembarangan, melainkan didasarkan pada keyakinan akan
makna simbolik dan tuah yang dikandungnya.

Jenis lakon yang dipilih biasanya memiliki pesan baik dan dianggap membawa keberkahan.
Pada wayang purwa, misalnya, lakon-lakon seperti Samba Juwing, Abimanyu Kerem, Anoman
Obong, Sembadra Larung, dan Dewa Ruci sering dihadirkan dalam konteks permohonan
keselamatan atau harapan akan berlangsungnya fase kehidupan yang lebih baik. Lakon-lakon
tersebut mengandung nilai moral, spiritual, dan simbolik yang diyakini relevan dengan kebutuhan
individu maupun keluarga (Aziz & Ichwan, 2017). Dengan demikian, fungsi wayang tidak sebatas
hiburan, tetapi juga sarana spiritual yang dipilih secara cermat berdasarkan kepentingan ritual.

Sebaliknya, terdapat pula lakon yang dianggap tabu atau tidak layak dipentaskan pada
peristiwa tertentu, terutama yang menampilkan konflik besar atau kematian tokoh protagonis.
Magnis-Suseno, sebagaimana dikutip Salazar (2015), menjelaskan bahwa lakon-lakon Baratayuda
Jayabinangun—yang menggambarkan perang besar antara Pandawa dan Kurawa—dianggap
membahayakan apabila dipentaskan pada acara-acara yang bertujuan membawa keselamatan,
seperti upacara pernikahan. Karena lakon tersebut mengisahkan tragedi dan kehancuran,

v@v http://mahesainstitute.web.id/ojs2 /index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1056

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0


http://u.lipi.go.id/1534136250
https://doi.org/10.34007/jehss.v8i2.2932

Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) ISSN2622-3740 (Online)
Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062

masyarakat Jawa menghindari pementasannya agar tidak mendatangkan sengkala atau pertanda
buruk. Oleh sebab itu, lakon yang mengandung adegan kesadisan, pembunuhan, atau malapetaka
yang menimpa tokoh-tokoh favorit lazimnya dihindari, karena ada kekhawatiran bahwa energi
lakon dapat berimbas pada orang yang menyelenggarakan pagelaran.

Kepercayaan masyarakat Jawa terhadap kekuatan magis (kasekten) yang dapat
mempengaruhi kehidupan masih sangat kuat. Hal-hal yang dianggap angker atau tabu diyakini
dapat mendatangkan balak (petaka), sehingga harus ditulak atau ditangkal melalui ritus dan
pemilihan lakon yang tepat (Joyo, 2021). Para dalang desa sering menekankan pentingnya
pertimbangan tempat, waktu, dan jenis lakon untuk memastikan bahwa pementasan tidak
melanggar harmoni kosmis. Pemilihan lakon bahkan sering didasarkan pada pengalaman empirik
para dalang, termasuk kejadian-kejadian buruk atau baik yang pernah mereka alami terkait
pementasan lakon tertentu. Pada dasarnya, masyarakat Jawa meyakini bahwa lakon wayang
memiliki tuah, dan memilih lakon yang bertuah baik akan membawa pengaruh baik bagi individu,
keluarga, maupun komunitas.

Kajian mengenai Wayang Topeng Malang telah banyak dilakukan oleh para peneliti
sebelumnya, terutama yang menyoroti nilai, fungsi, dan pertimbangan budaya dalam pemilihan
lakon. Hidayat (2015) menegaskan bahwa Wayang Topeng Malang merupakan sarana
transformasi nilai lokal yang berfungsi sebagai media pendidikan karakter, di mana pemilihan
lakon memiliki kaitan langsung dengan nilai moral yang ingin disampaikan kepada masyarakat.
Dalam konteks perubahan sosial dan perkembangan teknologi, Hidajat (2015) menemukan bahwa
pementasan Wayang Topeng Malang turut mengalami transformasi mengikuti dinamika
masyarakat, termasuk penyesuaian lakon agar tetap relevan dengan kebutuhan dan selera lokal.
Penelitian Hidajat lainnya (2015) mengenai karakter empat tokoh utama—Panji Asmarabangun,
Galuh Candrakirana, Gunungsari, dan Klana Sewandana—menunjukkan bahwa tokoh-tokoh
tersebut memiliki kedalaman simbolik yang memengaruhi alasan masyarakat atau dalang memilih
lakon tertentu. Lebih jauh, Hidajat (2017) melalui studi tentang transformasi karakter Gunungsari
menemukan bahwa perubahan bentuk penokohan dalam pertunjukan sering kali berkaitan
dengan kebutuhan spiritual, estetika, serta harapan akan perlindungan simbolis, yang menjadi
pertimbangan penting dalam pemilihan lakon oleh masyarakat. Sementara itu, penelitian
mengenai struktur simbolik Tari Topeng Patih menunjukkan bahwa unsur gerak, ritus, dan
simbolisme dalam Wayang Topeng Malang dipahami oleh masyarakat sebagai representasi nilai
sosial dan kepercayaan kosmologis yang turut menentukan pemilihan lakon sesuai konteks acara
(Rahmawati, 2014). Temuan-temuan tersebut menunjukkan bahwa pemilihan lakon Wayang
Topeng Malang tidak berdiri sendiri, tetapi dipengaruhi oleh nilai budaya, kedalaman simbolik
tokoh, kebutuhan spiritual, serta dinamika sosial masyarakat Malang.

Berdasarkan kajian tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi dan
menganalisis pertimbangan-pertimbangan fungsional yang mendasari keputusan masyarakat
dalam menyelenggarakan pementasan Wayang Topeng Malang dengan memilih lakon tertentu.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, yaitu pendekatan yang
bertujuan menggambarkan fenomena secara mendalam melalui penggalian makna, tindakan, dan
pengalaman partisipan dalam konteks sosial dan budaya tertentu. Pendekatan ini sesuai dengan
pandangan Creswell (2018) bahwa penelitian kualitatif diarahkan untuk memahami makna yang
dikonstruksi individu terhadap suatu fenomena sosial. Dalam penelitian ini, pendekatan deskriptif
dipadukan dengan kerangka teori fungsional, yang memandang kebudayaan sebagai sistem yang
unsur-unsurnya memiliki fungsi sosial bagi masyarakat (Malinowski, 1944; Radcliffe-Brown,
1952). Dengan demikian, pemilihan lakon dalam Wayang Topeng Malang dianalisis sebagai bagian
dari struktur sosial-budaya yang memenuhi kebutuhan masyarakat.

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik: wawancara mendalam, observasi
partisipatif, dan kajian dokumen. Wawancara mendalam (in-depth interview) dilakukan kepada
narasumber kunci yang dianggap memiliki kompetensi dan pengalaman luas terkait Wayang

v@v http://mahesainstitute.web.id/ojs2 /index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1057

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0


http://u.lipi.go.id/1534136250

Robby Hidajat, Wiflihani, Amir Razak, & Muhammad Fabian Arrizqi. ertimbangan Fungsional Dalam
Penentuan Lakon dan Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang

Topeng Malang. Teknik perekrutan narasumber menggunakan metode snowball sampling, yaitu
teknik pemilihan informan berdasarkan rekomendasi dari informan sebelumnya dan terus
berkembang seperti bola salju hingga diperoleh data yang memadai (Chony & Almanshur, 2012;
Noy, 2008). Narasumber yang diwawancarai meliputi:
M. Soleh Adipramono (73), dalang Wayang Topeng dari Tumpang, Malang;
Suryo Wido Minarto (67), penari dan koreografer Wayang Topeng;
Soeroso (54), pimpinan Wayang Topeng Asmarabangun, Desa Pakisaji, Malang;
Marsam Hidajat (63), pemusik tradisional;
Mulyono (36), petani Desa Mbesar Tumpang yang menyelenggarakan pertunjukan Wayang
Topeng untuk keperluan ruwatan putrinya.

Wawancara dilakukan secara semi-terstruktur agar peneliti dapat menggali pengalaman,
persepsi, dan pertimbangan fungsional terkait penyelenggaraan Wayang Topeng.

Observasi partisipatif dilakukan pada pertunjukan Wayang Topeng yang digelar setiap hari
Senin Legi di Desa Kedungmonggo, Pakisaji, Kabupaten Malang. Observasi partisipatif digunakan
untuk menangkap dinamika pertunjukan, pola pemilihan lakon, interaksi antar pelaku seni dan
masyarakat, serta konteks ritus sosial yang mengiringi pementasan (Spradley, 2016).

Kajian dokumen dilakukan terhadap berbagai sumber tertulis seperti buku, artikel ilmiah,
rekaman pertunjukan, laporan penelitian, dan publikasi media massa. Kajian dokumen penting
untuk melengkapi data lapangan serta memperkuat interpretasi peneliti melalui triangulasi
sumber (Bowen, 2009).

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap: tabulasi data, reduksi data, dan interpretasi
tematik. Tabulasi digunakan untuk mengorganisir data dari wawancara, observasi, dan dokumen
ke dalam kategori tematik yang berkaitan dengan fungsi sosial-ritual Wayang Topeng. Selanjutnya,
data dianalisis melalui proses interpretasi untuk mengidentifikasi kecenderungan fungsi
penyelenggaraan pementasan Wayang Topeng, terutama terkait pertimbangan dalam pemilihan
lakon (Miles et al., 2014). Analisis ini memungkinkan peneliti memahami hubungan antara lakon
yang dipilih dengan kebutuhan sosial, ritual, dan simbolik dalam masyarakat Malang.

v e

HASIL DAN PEMBAHASAN
Klasifikasi Lakon Wayang Topeng

Wayang topeng merupakan seni pertunjukan tradisional yang menampilkan penari
menggunakan topeng sesuai karakter dalam lakon yang dibawakan. Hingga saat ini, kelompok
wayang topeng yang masih aktif terdapat di tiga daerah utama, yaitu Kedungmonggo di Kecamatan
Pakisaji, Tumpang di Kecamatan Tumpang, dan Jabung di Kecamatan Jabung, Kabupaten Malang,
Jawa Timur (Irawanto, 2013). Istilah lakon sendiri memiliki pengertian yang luas dan tidak hanya
dikenal di Indonesia. Di beberapa negara Asia Tenggara, istilah ini juga digunakan untuk genre
pertunjukan tertentu, seperti lakon nai, lakon nok, lakon nang nai, lakon jatri, dan lakon
dukdamban di Thailand, serta lakon kawi atau lakon bassac di Kamboja (Hidajat etal., 2021). Dalam
wayang topeng Malang, lakon pada awalnya bersumber dari tradisi pedalangan Gedhog
(Wiratama, 2020), yang mengacu pada struktur lakon berbasis tokoh protagonis seperti Panji
Asmarabangun dan Gunungsari, serta tokoh antagonis seperti Klana Sewandana. Klasifikasi ini
merujuk pada penggolongan lakon yang telah diteliti sejak tahun 2004 (Hidajat, 2015).

Dalam tradisi pewayangan Jawa Timur, terutama pada wayang topeng, lakon dapat dipahami
sebagai alur cerita (lakone ya apa), judul cerita (lakone apa), maupun tokoh utama yang
ditampilkan, seperti Panji, Sekartaji, Klana Sewandana, atau Brajanata (lakone sapa) (Kuwato &
Sudarsono, 2017). Pemilihan lakon selalu berkaitan dengan fungsi sosial dan kebutuhan
penanggap. Pramono (wawancara, 2023) menjelaskan bahwa lakon wayang berakar dari kata
laku, yang berarti perjalanan atau rangkaian peristiwa, sehingga lakon dalam pertunjukan wayang
merupakan perjalanan cerita yang sangat dipengaruhi oleh tokoh-tokoh yang diinginkan
penanggap untuk ditampilkan. Minarto (wawancara, 2023) menambahkan bahwa struktur lakon
wayang topeng tersusun dari rangkaian adegan yang membangun konflik, permasalahan, dan
penyelesaian dari jejer, grebeg, hingga panggih, yang secara linear membentuk sistem dramatik

v@v http://mahesainstitute.web.id/0js2 /index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1058

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0



Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) ISSN2622-3740 (Online)
Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062

dalam pertunjukan. Pemilihan lakon pun tidak terlepas dari tujuan tertentu, sebagaimana
dilakukan Mulyono, seorang petani dari Desa Jabung, yang memilih lakon Murwakala sebagai
sarana ruwatan bagi putrinya dengan meminta Moch. Soleh Adipramono sebagai dalang yang
memimpin ritus tersebut.

Tema Lakon Wayang Toeng dan Peristiwa Sosial

Pertunjukan wayang topeng di Malang selalu merujuk pada tema lakon yang memiliki
keterkaitan erat dengan peristiwa sosial masyarakat, baik yang berkaitan dengan kebutuhan ritual
pribadi maupun sosial. Lakon wayang topeng dipandang memiliki hubungan mendalam dengan
kehidupan manusia, karena menggambarkan laku atau perjalanan hidup, sehingga pedalangan
wayang topeng berpengaruh pada cara masyarakat memahami realitas sosial mereka (Marsam,
wawancara, 2023). Menurut M. Soleh Adi Pramono, dimensi sosial dalam wayang topeng
tercermin melalui hubungan antara pertunjukan dan peristiwa kehidupan, termasuk kebutuhan
akan “imunitas sosial,” misalnya sebagai bentuk tolak balak dalam menjaga keseimbangan hidup
masyarakat (Pramono, wawancara, 2023).

Hidajat (2005) dalam penelitiannya Struktur, Simbol, dan Makna Wayang Topeng Malang
menegaskan bahwa pertunjukan wayang topeng memiliki makna yang berkaitan erat dengan
mereka yang menyelenggarakannya. Permohonan yang dilakukan para penanggap wayang topeng
sejalan dengan fungsi pertunjukan wayang secara umum, yakni sebagai sarana ritual untuk
mengungkapkan keyakinan spiritual masyarakat. Oleh sebab itu, tidak jarang pertunjukan
dihubungkan dengan unsur magis dalam pelaksanaannya, terutama ketika terkait dengan ritual
ruwatan. Dalam kajian Hidajat (2016) berjudul The Character Adaptation of Masked Puppet Figures
in Ruwatan Ritual, dijelaskan bahwa seorang dalang ruwatan harus memiliki kemampuan spiritual
dan supranatural serta legitimasi sosial tertentu untuk dapat melaksanakan ritual tersebut.

Aspek sosio-religius dari lakon wayang topeng terlihat jelas dalam pementasan yang
diperuntukkan bagi kepentingan nandhar atau ruwatan. Pertunjukan ini dipahami sebagai upaya
menghindari malapetaka, sehingga wayang topeng dengan lakon tertentu berfungsi sebagai
bentuk imunitas sosial (Khusna, 2022). Selain fungsi ritual, wayang topeng juga memiliki fungsi
hiburan yang bernilai sosial. Pertunjukan sering kali digelar untuk menghibur sanak saudara,
tetangga, atau masyarakat dalam suatu perhelatan agar tercipta suasana kebersamaan. Penonton
yang hadir ikut menambah daya tarik pertunjukan, sehingga pemilihan dalang dalam konteks ini
juga dipertimbangkan berdasarkan kebutuhan hiburan (Hidajat, 2009).

Pemilihan lakon berdasarkan pertimbangan peristiwa sosial-budaya dapat ditelusuri
melalui tema-tema lakon wayang topeng yang ditampilkan. Peristiwa yang ditujukan untuk
kepentingan personal biasanya berorientasi pada tujuan inti perhelatan, sedangkan peristiwa
yang bersifat kolektif mempertimbangkan kebutuhan masyarakat luas. Dengan demikian,
keputusan pemilihan lakon wayang topeng pada dasarnya didasarkan pada dua jenis kepentingan
utama, yaitu (1) fungsi ritual dan (2) fungsi hiburan.

1. Fungsi Ritual

Ritual merupakan serangkaian tindakan atau upacara yang dilakukan secara berulang dan
bersifat siklus, biasanya diselenggarakan dalam konteks keagamaan, budaya, atau adat tertentu.
Ritual memiliki unsur-unsur seperti kata-kata, gerakan, musik, tata ruang, objek, waktu, dan
tindakan peserta ritual yang diyakini memiliki kekuatan magis (Soedarsono, 1997). Dalam konteks
masyarakat Jawa, penyelenggaraan wayang topeng sering kali dilakukan atas dasar kepentingan
ritual karena sifatnya yang simbolik serta memiliki makna mendalam baik bagi individu maupun
komunitas.

Salah satu contoh adalah ritual ruwatan yang dilakukan oleh Mulyono, warga Desa Mbesar,
Tumpang, Kabupaten Malang. Sebagai seorang pedagang bakso, Mulyono menabung selama
sekitar sepuluh tahun untuk melaksanakan ruwatan bagi putri tunggalnya (ontang-anting). Dalam
tradisi Jawa, anak tunggal dianggap berada dalam posisi rawan secara spiritual sehingga
diperlukan upacara ruwatan, terutama menjelang pernikahan. Untuk itu, ia meminta
pertimbangan kepada Moch. Soleh Adi Pramono, seorang dalang tradisional yang juga dikenal

v@v http://mahesainstitute.web.id/ojs2 /index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1059

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0


http://u.lipi.go.id/1534136250

Robby Hidajat, Wiflihani, Amir Razak, & Muhammad Fabian Arrizqi. ertimbangan Fungsional Dalam
Penentuan Lakon dan Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang

sebagai dalang ruwatan dan merupakan keturunan dalang yang sudah terkenal sejak tahun 1940-
an (Pramono, wawancara, 2023). Lakon yang dipergunakan dalam ruwatan adalah lakon
Murwakala, yang menjadi lakon baku dalam tradisi ruwatan Jawa (Hidayat, 2019).

Berbeda dengan Mulyono, Tajab—seorang petani dan seniman karawitan dari Desa
Jabung—menyelenggarakan wayang topeng sebagai pemenuhan nadhar (kaul) yang pernah ia
ucapkan. Ketika putrinya sakit dan tidak kunjung sembuh melalui upaya medis, ia berjanji bahwa
apabila putrinya sembuh, maka saat pernikahannya kelak akan digelar pertunjukan wayang
topeng. Sejak saat itu, Tajab tidak hanya menabung tetapi juga menjalin hubungan sosial dengan
para seniman karawitan dan wayang topeng di desanya. Ketika waktu pernikahan tiba, ia
menanggap lakon Gunungsari Kembar, sebuah lakon yang dipilih berdasarkan janji yang pernah ia
ucapkan.

Contoh lain adalah ritual yang dilakukan oleh Suroso, seorang penari dan keturunan seniman
wayang topeng dari Desa Kedungmonggo, Pakisaji. Pada peringatan 1000 hari wafatnya kakeknya,
Karimoen—tokoh legendaris pendiri wayang topeng Kedungmonggo—Suroso menggelar
pertunjukan sebagai bagian dari ritual kirim donga (mengirim doa). Meski tidak ada kewajiban
adat yang harus diikuti, ritual tersebut memiliki akar kesejarahan yang merujuk pada tradisi
Sradha pada masa Majapahit. Pada era Raja Hayam Wuruk, ritual Sradha bahkan disertai
penyelenggaraan pertunjukan topeng untuk mendoakan kesempurnaan roh Sri Rajapatni, nenek
Hayam Wuruk (Parmajaya, 2020). Dengan demikian, penyelenggaraan wayang topeng dalam
konteks ritual memiliki dasar historis, fungsional, dan spiritual yang kuat dalam masyarakat Jawa.
1. Fungsi Hiburan

Selain berfungsi dalam konteks ritual, pertunjukan wayang topeng juga memiliki fungsi
hiburan sebagaimana bentuk seni pertunjukan lainnya. Pada tahun 1940-an, ketika pilihan
hiburan di wilayah Malang masih terbatas, masyarakat desa yang memiliki kemampuan ekonomi
biasanya memilih menggelar pertunjukan wayang kulit purwa dengan mengundang dalang
terkenal. Pertunjukan tersebut sering dilaksanakan semalam suntuk, dengan memilih lakon-lakon
yang bersifat menghibur seperti Hahoman Duta yang menampilkan kepahlawanan Hanoman saat
diutus ke Alengka menyampaikan tanda kesetiaan Rama, atau Petruk Dadi Ratu, kisah Petruk—
putra Semar—yang memperoleh kesaktian untuk berubah menjadi raja yang menghadirkan tawa
dan kegembiraan bagi penonton (Soedarsono, 1997).

Sementara itu, masyarakat yang memiliki keterbatasan biaya cenderung memilih menggelar
wayang topeng. Dalam konteks ini, penanggap hanya menanggung biaya transportasi seniman dan
menyediakan konsumsi selama pertunjukan berlangsung. Lakon yang dipilih juga bersifat
menghibur, seperti Lembu Gumarang, yaitu kisah dua bersaudara yang saling mencintai namun
dikutuk ayahnya, Begawan Malangdewa, sehingga berubah menjadi seekor lembu dan seekor lalat
hijau (Hidajat, 2009).

Wayang topeng juga digelar dalam konteks hiburan yang sarat pengharapan, misalnya untuk
menandai pernikahan. Dalam acara pernikahan, lakon yang dipilih biasanya Rabine Panji atau
Rabine Gunungsari, yang sama-sama menggambarkan perjuangan seorang satria dalam
mendapatkan kekasih hatinya dan mengalahkan para pesaing dari berbagai negeri. Sementara itu,
dalam konteks khitanan, lakon yang dipilih mengandung pesan perjuangan melawan kejahatan,
seperti Panji Laras. Lakon ini mengisahkan Panji Laras—putra Panji Asmarabangun dan Dewi
Sekartaji—yang terlibat konflik akibat tipu muslihat Totok Kerot, seorang raksasa yang menyamar
menjadi Sekartaji dan kemudian memiliki putra bernama Gurowongso. Konflik memuncak ketika
Panji Laras dan Gurowongso berperang, hingga akhirnya Panji Laras menang dan Totok Kerot
berhasil diusir dari istana Jenggala (Rahayuningtyas, 2022).

Dalam konteks hiburan kolektif, pertunjukan wayang topeng sering digelar oleh masyarakat
desa untuk memperingati Hari Kemerdekaan Republik Indonesia setiap 17 Agustus. Lakon yang
dipilih biasanya bertema pembangunan negara, seperti Jenggala Mbangun Candi atau Umbul-
Umbul Mojopuro, yang menekankan kebijaksanaan para pemimpin dalam membangun
infrastruktur demi kesejahteraan masyarakat (Hidajat, 2009). Dengan demikian, fungsi hiburan

v@v http://mahesainstitute.web.id/0js2 /index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1060

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0



Journal of Education, Humaniora and Social Sciences (JEHSS) ISSN2622-3740 (Online)
Vol 8, No. 2, November 2025: 1055-1062

dalam pertunjukan wayang topeng tidak hanya berkaitan dengan kesenangan estetis, tetapi juga
dengan nilai sosial, harapan, dan simbolisme budaya yang hidup dalam masyarakat.

SIMPULAN

Lakon Wayang Topeng dalam dengan peristiwa sosial masyarakat yang dirayakan
menunjukan fungsi tertentu. Sehingga keyakinan masyarakat terhadap lakon wayang bagi
keberlangsungan hidup menjadi sangat signifikan, yaitu (1) pemilihan lakon berdasarkan tujuan
Ritual; peristiwa yang dirayakan yang sesuai dengan peristiwa yang dirayakan, seperti untuk
kebutuhan ritual ruwatan, nadhar, kirim dongo, atau bersih desa, dan (2) memilihan lakon
bersadarkan untuk kepentingan hiburan, seperti pernihakan, khidantan, atau perayaan yang
dilakukan desa dalam rangka memeriahkan peringatan hari ulang tahun kemerdekaan Republik
Indonesia. Tema lakon Wayang Topeng Malang dipercaya untuk menghibur masyarakat, sehingga
dapat mengukuhkan hubungan sosial dan menjalin kekerabatan. Tema-tema wayang topeng yang
digelar dengan harapan dapat mendatangkan magi keberuntungan, mengeratkan hubungan
kekeratan, dan mengharapkan anugerah, keselarasan, dan ketenteraman masyarakat.

DAFTAR PUSTAKA

Anggoro, B. (2018). Wayang dan seni pertunjukan: Kajian sejarah perkembangan seni wayang di Tanah Jawa
sebagai seni pertunjukan dan dakwah. JUSPI (Jurnal Sejarah Peradaban Islam), 2(2), 122.

Anggoro, T. (2018). Wayang dan kehidupan masyarakat Jawa Timur. Universitas Negeri Malang Press.

Arifin, F. (2013). Wayang kulit sebagai media pendidikan budi pekerti. Jantra.

Arifin, M. (2013). Etika dan kosmologi Jawa dalam seni wayang. Pustaka Kencana.

Aziz, & Ichwan, M. (2017). Lakon Wayang Kulit Purwa “Dewa Ruci” sebagai sumber penciptaan karya seni
batik lukis (Skripsi, Fakultas Ilmu Keolahragaan, Universitas Negeri Malang).

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research Journal, 9(2),
27-40.

Chony, M. D., & Almanshur, F. (2012). Metodologi penelitian: Pedoman praktis untuk peneliti pemula.
Airlangga University Press.

Creswell, ]. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five approaches (4th ed.).
Sage.

Harbono. (2023). Tindak tutur dalam studi kasus pakeliran Wayang Kulit Purwa Sukron Suwondo. Jurnal
Bahasa dan Budaya, 15(2), 112-125.

Hasyim, M. (2021). Filsafat hidup orang Jawa: Cakra manggilingan dan pandangan kosmis. Citra Wacana.

Hidajat, R. (2005). Struktur, simbol, dan makna Wayang Topeng Malang. Bahasa dan Seni, 33(2), 270-280.

Hidajat, R. (2009). Kontinuitas dan dis-kontinuitas seni pertunjukan Wayang Topeng di Malang. Gelar: Jurnal
Seni Budaya, 7(1).

Hidajat, R. (2015). Karakteristik empat tokoh dalam Wayang Topeng Malang. Joged: Jurnal Seni Tari, 3(2),
101-112.

Hidajat, R. (2015). The symbolic meaning of the role of the Wayang Topeng in Malang, East Java, Indonesia.
IMPACT: International Journal of Research in Humanities, Arts and Literature, 3(8), 21-28.

Hidajat, R. (2015). Wayang Topeng Malang dalam perubahan kebudayaan. Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan
Seni, 13(2), 67-78.

Hidajat, R. (2016). The character adaptation of masked puppet figures in ruwatan ritual. Harmonia: Journal
of Arts Research and Education.

Hidajat, R. (2017). Transformasi karakter tokoh Gunungsari pada Wayang Topeng Malang. GETER: Jurnal
Seni Drama, Tari, dan Musik, 20(1), 55-66.

Hidajat, R., Pujiyanto, Hartono, & Hasyimy, M. A. (2021). Aesthetical transformation on Ramayana stories of
Indonesia-Thailand versions. In Proceedings of the 5th International Conference on Arts, Language,
and Culture (ICALC 2020) (Vol. 534, pp. 177-184).

Hidayat, R. (2015). Transformasi nilai lokal dalam Wayang Topeng Malang sebagai sumber pendidikan
karakter. Imaji: Jurnal Seni dan Pendidikan Seni, 13(1), 34-45.

Hidayat, R. (2019). Transformasi nilai lokal yang diekspresikan Wayang Topeng Malang sebagai sumber
pendidikan karakter. Imaji.

Irawanto, R. (2013). Representasi estetika Jawa dalam struktur ragam hias Tari Topeng Malangan. ATRAT:
Jurnal Seni Rupa, 1(3), 279-289.

v@v http://mahesainstitute.web.id/ojs2 /index.php/jehss @ mahesainstitut@gmail.com 1061

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0


http://u.lipi.go.id/1534136250

Robby Hidajat, Wiflihani, Amir Razak, & Muhammad Fabian Arrizqi. ertimbangan Fungsional Dalam
Penentuan Lakon dan Keputusan Pementasan Wayang Topeng Malang

Joyo, P.R.(2021). Kisah kesetiaan Bhisma pada Hastinapura: Fenomena pergeseran etika deontologi menuju
teleologi. Bawi Ayah: Jurnal Pendidikan Agama dan Budaya Hindu, 12(2), 1-26.

Joyo, S. (2021). Tuah lakon dan kepercayaan masyarakat Jawa terhadap pertunjukan wayang. Narasi Press.

Khusna, H. Y. A. (2022). Tradisi tolak balak pandemi Corona di Desa Pojok Kabupaten Blitar. Jurnal Impresi
Indonesia, 1(7), 717-725.

Kuwato, Sunardi, & Sudarsono. (2017). Proses kreasi pertunjukan Wayang Perjuangan lakon Gerilya
Jenderal Soedirman. 103.104.177.185, 2(1), 187-198.

Malinowski, B. (1944). A scientific theory of culture and other essays. University of North Carolina Press.

Miles, M. B.,, Huberman, A. M., & Saldafia, ]. (2014). Qualitative data analysis: A methods sourcebook (3rd ed.).
Sage.

Noy, C. (2008). Sampling knowledge: The hermeneutics of snowball sampling in qualitative research.
International Journal of Social Research Methodology, 11(4), 327-344.

Nurgiyantoro, B. (2011). Wayang dan pengembangan karakter bangsa. Jurnal Pendidikan Karakter.

Nurgiyantoro, B. (2011). Wayang sebagai refleksi eksistensial manusia Jawa. Gadjah Mada University Press.

Okti, R. (2011). Struktur dramatik wayang dalam lakon “Gathotkaca Wisuda” oleh Ki Mantep Soedarsono
(Skripsi).

Parmajaya, 1. P. G. (2020). Seni sakral dan sekuler: Suatu problema dalam kehidupan sosial religius
(Perspektif yadnya umat Hindu di Bali). Kamaya: Jurnal llmu Agama, 3(1), 59-76.

Radcliffe-Brown, A. R. (1952). Structure and function in primitive society. The Free Press.
Rahayuningtyas, W. (2022). The presentation structure of “Lahire Naga Tahun” in Wayang Topeng Malang
theatrical dance. Bahasa dan Seni: Jurnal Bahasa, Sastra, Seni, dan Pengajarannya, 50(1), 87-99.
Rahmawati, S. (2014). Struktur simbolik Tari Topeng Patih dalam Wayang Topeng Malang (Skripsi,
Universitas Negeri Semarang).

Rianto, A. (2009). Wayang dan ritus kehidupan masyarakat Jawa. Jurnal Antropologi Indonesia, 30(1), 45-58.

Rianto, J. (2009). Interaksi seni pertunjukan wayang dan politik. Gelar: Jurnal Seni Budaya, 7(1), 1-14.

Rosiana, 0. (2011). Ritual ruwatan dalam tradisi Jawa: Makna dan praktiknya di masyarakat. jurnal
Kebudayaan Nusantara, 5(2), 77-89.

Salazar, D. (2015). Tragedy, taboo, and cosmic order in Javanese wayang: An analysis of Baratayuda
narratives. Journal of Southeast Asian Performance Studies, 12(1), 34-49.

Salazar, M. (2015). Dialog, kritik, mission: Franz Magnis-Suseno, ein indonesischer Jesuit aus Deutschland.
Archipel, 10(89), 209-211.

Soedarsono, R. M. (1997). Wayang Wong: Dramatari ritual kenegaraan di Keraton Yogyakarta. Gadjah Mada
University Press.

Spradley, J. P. (2016). Participant observation. Waveland Press.

Wiratama, R. (2020). Cerita Panji sebagai repertoar lakon Wayang Gadhog gaya Surakarta: Telaah struktur
teks, makna, dan kaitannya dengan pertunjukan. Jurnal Kajian Seni, 5(2), 129-149.

Zainal, A. (2014). Sakral dan profan dalam ritual. Al-Izzah, 9(1), 61-71.

v@v http://mahesainstitute.web.id/0js2 /index.php/jehss e mahesainstitut@gmail.com 1062

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0



